« En tant qu’artiste, je sens une tension entre le personnel — mon identité personnelle, le social
— mon identité nationale et la créativité. Dans le théatre palestinien, c’est un conflit permanent
— un compromis entre travailler sur des pieces qui soutiennent notre identité nationale et faire
de « I'art pur ». A cause de la pression due a notre situation, on doit travailler sur les deux et
il devient alors trop facile de faire des compromis entre ces deux choses.

Le probleme est que plus on se concentre sur les problemes identitaires et de résistance, plus
on se retrouve a faire de la politique et des slogans. Cela devient artificiel. Et plus on décide
d’étre créatif, de « faire de I’art », plus on augmente nos problemes économiques. La créativité
colte cher, elle prend du temps. Et généralement cela ne correspond pas aux attentes des
organismes de subventions. Ainsi, on a un double probleme d’argent ; plus de frais et moins
de soutien. »

Fathi Abdelraman, metteur en scéne,
Theatre Society for Performing Arts &Training (PAT)

de Ramallah

DAITCH, Jonathan, 2021, Voix du thédtre en Palestine, Paris, ed. Riveneuve, p. 145.



« C’est important pour nous d’étre ici et de travailler avec des jeunes et des non-acteurs, non
seulement des jeunes mais aussi des groupes au sein de la communauté : femmes, personnes
agées, peu importe. L'important c’est de leur donner une voix et une tribune pour faire
entendre leur voix. Le théatre est un outil important, un moyen important pour eux, pour qu’ils
s’expriment, qu’ils pensent librement, qu’ils trouvent leur propre imagination et se saisissent
de leurs émotions pour en parler.

Le théatre peut avoir également un effet profond sur lI'identité des gens et sur I’aspect
politique de la vie. Le théatre qui tente d’avoir cet effet consciemment est en général considéré
comme un théatre “alternatif”. Mais ce que nous faisons, et c’est important ! c’est de
“normaliser” ce théatre alternatif et de l'utiliser avec les jeunes tres tot. Nous piquons a vif
leur intérét... nous les aidons a comprendre que le théatre existe et ce qu’il peut réellement
leur apporter dans leur vie. Nous commenc¢ons quand ils ont 15 ans, encore adolescents, car,
a cet age, ils ont beaucoup d’énergie qui pourrait devenir destructrice - si elle n’était pas
utilisée proprement et positivement - destructrice pour eux-mémes et pour la communauté. »

Iman Aoun - Directrice artistique d’Ashtar Theatre a Ramallah

DAITCH, Jonathan, 2021, Voix du thédtre en Palestine, Paris, ed. Riveneuve, p. 123.



« Je pense que nous en sommes encore au commencement.. Le commencement de la
découverte du théatre. Pour moi, faire du théatre pendant 50 ou 60 ans, c’est comme si ¢’était
hier, ¢a n’est pas une tres longue histoire du théatre. En France, vous dites que vous avez un
mouvement théatral — il a 300 ans ! Ici, nous disons que nous essayons, nous n’en sommes
gu’au début. En une demi-heure, je vous ai raconté toute I’histoire — elle a commencé en 1967,
c’est comme si ¢’était hier. Mon grand-pére était encore vivant ! Donc je ne dis pas que nous
avons une histoire, je dis que nous avons fait beaucoup. Je dis que c’est trés bien. Mais je ne
dis pas que c’est un « mouvement de théatre ». Je dirais que nous essayons de faire du théatre.
Les gens commencent tout juste a apprendre. Nous n’avons toujours pas de réel public de
théatre. Ce n’est qu’une réaction, aller au théatre est un acte politique du public, une réaction
militante, pas artistique, méme si les pieces elles-mémes deviennent plus artistiques, plus
professionnelles.

Dong, si je dis que je suis un acteur professionnel et que nous avons un théatre professionnel
en Palestine, tant que je ne réussis pas a développer un public et a construire une culture
théatrale, je sens que je joue dans le vide ! Pour qui je joue ? Je suis un professionnel pour qui ?
Ca n’est pas de la culture...”

Amer Khalil, Directeur du Théatre National Palestinien de Jérusalem Est
DAITCH, Jonathan, 2021, Voix du thédtre en Palestine, Paris, ed. Riveneuve, p. 43.



« Nos spectacles se déroulent au travers de plusieurs dimensions et de plusieurs mondes. Il y
a un « écran magique » fait de rubans de caoutchouc verticaux. Un acteur peut sauter a travers
et disparaitre. Nous pouvons aussi projeter une image ou une vidéo sur I’écran. Donc, si on
s’accorde bien, on peut donner l'illusion qu’un acteur sur la scene devient une personne
marchant dans une oliveraie ou la rue d’un village ou bien qu’il est retourné a une vie passée
ou parti vers le futur. L’acteur saute a travers le rideau au méme moment qu’on projette une
image de lui dans la nouvelle situation.

Notre derniére piéce se nomme : « Alma Tour », ce qui veut dire « Le Dieu » en arabe. Dans la
piece, c’est le Dieu de Tantoura. C’est I'histoire d’un garcon dont la famille a été tuée par
I’armée israélienne en 1948. Il n’a donc pas de parents et il cherche dans la ville avec son grand-
pere le lieu, le souvenir, I'histoire. Dans cette piece, nous utilisons quatre « dimensions » : le
théatre, la vidéo, les odeurs et les sensations. Ainsi, quand le gar¢on se souvient de la mer et
des endroits proches de la mer - Acho, Jaffa et Askalan - nous jetons de I’eau salée sur le public !
Parfois, lorsque je saute et que je suis derriére le rideau magique, j’'ai cette sensation, une
sensation tres tres étrange, qu’un jour, lors d’'une de mes performances, je vais sauter a travers
le rideau et disparaitre ! Maintenant, nous faisons un spectacle ou je joue un personnage qui
retourne a Jaffa. Je saute a travers le rideau dans un champ d’orangers pour cueillir les oranges
d’un arbre et parfois, je sens que je vais sauter a Jaffa et ne revenir... plus jamais revenir.

Nidal Khatib — Comédien du Théatre Tantoura a Ramallah
DAITCH, Jonathan, 2021, Voix du thédtre en Palestine, Paris, ed. Riveneuve, p. 139.



« Quand nous entendons les voix des enfants qui rient, et quand, aprées la séance, le public, les
enfants viennent vers nous et nous embrassent, nous savons que nous sommes dans la bonne
direction. Souvent les adultes - les enseignants et les parents—réagissent. Apres le spectacle,
ils viennent nous dire que nous les avons fait pleurer et rire en méme temps. Par exemple, il y
a trois jours, nous avons fait un spectacle au sujet de Haifa. L'une des enseignantes était
originaire de la-bas. Le directeur de I’école a pris beaucoup de photographies, certaines la
montrent en train de pleurer pendant le spectacle.

Nous avons le sentiment trés spécial que le message que nous passons est important, car il
touche le coeur des gens, pas seulement leur esprit. Nos spectacles les rendent heureux. lls
repartent en pensant a notre travail. Cela me rend moi aussi trés trés heureuse ! »

Mysoun Abu Ain, comédienne Théatre Tantoura a Ramallah

DAITCH, Jonathan, 2021, Voix du thédtre en Palestine, Paris, ed. Riveneuve, p. 141.



« Des le début, nous avons été attaqués. Nous pensions qu'il serait impossible d'étre
comédiens et d'avoir un théatre a Hébron. Mais nous n'avons pas abandonné, car
nous croyions en ce que nous faisions. Peu a peu, nous avons constaté que nous
progressions. Nous faisions de bonnes choses que les gens ont commencé a accepter
et a apprécier. lls ont compris que nous ne faisions pas seulement du théatre comique
pour faire rire.

Nous enseignons également. C'est du théatre éducatif ; on ne se contente pas de
regarder, de rire et de partir. Non, ils ont compris qu'ils regardaient des piéces qui
laissaient des points d'interrogation dans leur esprit. Des questions ! Oh, vraiment ?
Est-ce que nous avons cela ? Ills ont raison ! Que devons-nous faire avec cette
question, avec ce probleme ? Beaucoup de questions — nous avons provoqué le public
en lui laissant dans l'esprit de nombreux points d'interrogation auxquels il doit
vraiment réfléchir — ce qui se passe autour de lui, ce qui se passe ici. Sur scéne, nous
mettons en lumieére de nombreux problemes auxquels les gens ne prétaient pas
attention auparavant. »

Raed Alshyoukhi, Comédien du « Yes Theatre » a Hébron

DAITCH, Jonathan, 2021, Voix du thédtre en Palestine, Paris, ed. Riveneuve, p. 105.



« Nous vivons au milieu de nombreux cercles : la famille, I'école, la communauté et
I'occupation. Le plus grand cercle, qui contient tous les autres, est celui de
I'occupation. Nous ne pouvons pas faire grand-chose contre l'occupation, mais au
sein du cercle de lI'occupation, nous pouvons nous occuper des autres cercles ; nous
luttons contre les mauvaises attitudes des familles, de la communauté, des écoles,
de la rue. Tout. Nous nous efforcons de briser les effets négatifs de ces cercles, qui
agissent comme des menottes et vous empéchent de faire ce que vous voulez
vraiment faire, d'apporter le changement que vous voulez vraiment apporter a cette
société. »

lyad Zahdeh, Comédien du « Yes Theatre » a Hébron

Propos recueillis par Jonathan DAITCH (Extrait non utilisé dans le livre Voix du thédtre en
Palestine, 2021)



« Une partie de notre philosophie repose sur le fait que lorsque les gens se sentent dignes,
lorsqu'ils ont le sentiment de « créer, de générer des choses », ils commencent a se considérer
comme des artistes productifs. Lorsqu'ils cessent de se concentrer sur eux-mémes pour se
tourner vers les autres (« Je veux que les autres voient ce que j'ai a dire, je veux que les autres
voient mon art »), ils deviennent alors des membres productifs de la société. Les laboratoires
créatifs insistent sur le fait que tout est en vous, qu'il vous suffit de vous sentir a l'aise et de le
laisser sortir.

Beaucoup d'étudiants sont timides, trés protecteurs et trés conservateurs lorsqu'ils arrivent,
mais ils veulent étre ici. lls ont entendu parler du théatre et de la danse, et ils veulent explorer
ces domaines, voir comment ils peuvent s'y adonner. Et une fois qu'ils s'y sont essayés, ils
s'épanouissent. Leurs personnalités sont différentes ; ils s'expriment beaucoup mieux
qu'auparavant. Leur vie sociale s'améliore et leurs résultats scolaires deviennent excellents. A
la fin, vous obtenez des citoyens engagés - ils s'impliquent dans des événements
communautaires. Méme les autres formes d'art qui se pratiquent dans différents endroits, ils
y vont parce qu'ils ne veulent pas continuer a ne voir qu'eux-mémes. lls veulent découvrir les
autres et ce qu'ils font, comparer et contraster. Je pense que c'est la toute la beauté de I'art. »

« L'occupation n'est pas seulement le mur qu'lsraél construit autour de nos villes, c'est aussi le
mur qu'ils construisent dans nos esprits. C'est I'occupation que nous reproduisons dans nos



esprits. Et cela se manifeste de deux fagons : premiérement, vous opprimez les autres, et
deuxiemement, vous vous habituez tellement a I'occupation que vous en venez a croire, et nos
enfants en viennent a croire, par exemple, que c'est la réalité. Ainsi, lorsqu'ils se rendent en
France, par exemple, c'est magique : « Que se passe-t-il ? Est-ce cela la vie ? Est-ce cela la
liberté ? Peut-on simplement se déplacer sans passer par des points de contréle ? » lls ne
croient pas que ce soit la « vraie » vie, car leur processus mental est tellement limité par
I'occupation. Les Israéliens veulent nous limiter ; ils veulent nous empécher d'étre créatifs afin
de pouvoir facilement nous influencer a leur guise.

Etre une victime, penser que vous étes une victime et croire que vous étes une victime, eh bien,
vous étes une victime. Vous adoptez une attitude de victime dans votre vie, dans vos relations
avec les autres, dans votre fagon de leur parler, et finalement, cela devient toute une culture
de personnes qui sont des victimes. Je ne veux donc pas étre une victime. Je ne voudrais jamais
gue vous veniez voir nos enfants du théatre et que vous voyiez en eux de la misére. Non. Mon
objectif est que vous veniez voir des enfants pleins de vie, capables de changer leur statu quo,
capables de changer I'avenir. Car c'est ainsi que nous nourrissons les gens — la misére ne nourrit
pas l'espoir des gens, elle ne nourrit pas leur créativité. »

Rami Khader, Directeur du « Dyar Theatre » a Bethléem

DAITCH, Jonathan, 2021, Voix du thédtre en Palestine, Paris, ed. Riveneuve, pp. 81-82
La Belle Résistance, c’est quoi ?



10

« Pour moi, I'essence de la "Belle Résistance" est de construire la paix en soi-méme pour étre en mesure
de la construire au sein de votre famille et au sein de votre communauté, pour étre en mesure de
construire la paix avec d'autres. Ce qui compte, c'est mon humanité et celle de ma communauté. Ma
préoccupation est que les jeunes palestiniens puissent grandir et reconnaitre leur potentiel a vivre pour
leur communauté et pour le monde.

Je crois que le théatre est I'un des moyens les plus merveilleux, puissants et civilisés de raconter votre
histoire — votre version de votre histoire, c’est un moyen d’étre honnéte et de construire une paix
intérieure. Si vous n’étes pas honnéte avec vous-méme, vous ne pouvez étre honnéte avec personne. Et si
vous n’étes pas en paix avec vous-méme, comment pouvez-vous faire la paix avec les autres ?

A Alrowwad, nous considérons les arts et particulierement le théatre, comme un moyen de créer un espace
ou les enfants s'expriment de maniere paisible et non violente. De cette maniére, nous remettons en cause
les images négatives propagées par les médias. Par exemple, les enfants sont capables de partager les
histoires racontées par leurs familles au sujet de leurs villages, y compris la réalité d'étre attaqués, de
populations massacrées, chassées et forcées de partir. lls prennent conscience de leur propre histoire et
peuvent exprimer leur véritable identité nationale. Le théatre, l'art, faire des films et conter des histoires
sont les moyens d'enseigner et de parler au sujet de la tragédie vieille de bient6t 70 ans en Palestine
occupée et au sujet des générations de Palestiniens nés réfugiés, méme parfois, comme cela est mon cas,
dans leur propre pays. »
Abdelfattah Abusrour (Abed)), Directeur de I’Alrowwad Cultural et Arts Society
du Camp de réfugiés d’Aida a Bethléem
DAITCH, Jonathan, 2021, Voix du thédtre en Palestine, Paris, ed. Riveneuve, p. 72.



